EL SEMIRREALISMO ES UN REALISMO
DE PROPIEDADES BIEN DETECTADAS:
ENTREVISTA CON ANJAN CHAKRAVARTTY'

Laureano Ralon

Laureano Ralén [LR]: ;Qué le atrajo de la filosoffa de la ciencia y quiénes
fueron algunos de sus maestros?

Anjan Chakravartty [AC]: En su momento, yo pensé que mi descu-
brimiento de la filosofia de la ciencia habia sido casual. Pero, como sucede
con muchos eventos cruciales de la vida, cuando se los mira retrospecti-
vamente, parecen inevitables. Mis padres emigraron de la India a Canad4
antes de que yo naciera, y yo fui su primer hijo. Fieles a los estereotipos
familiares, hubo un sinfin de insinuaciones (y quizds uno o dos argumen-
tos razonados) acerca de la conveniencia de que me convirtiera en médico.
Cuando era nifio, me tomaba esto muy en serio, pero pronto quedé claro
que lo que realmente amaba no era ser médico, por noble que fuera esa
vocacién. En realidad, amaba la ciencia y pasaba gran parte de mi tiempo
libre leyendo todo lo que podia sobre anatomfa, fisiologfa y bioquimica.
Todo ello fue creciendo y luego se afiadié una fascinacion por la fisica y
la astronomia. Se llevaron a cabo muchos experimentos de quimica en
nuestro sétano, que nunca llegaron lo suficientemente lejos como para
quemar la casa, o para que mis padres los objetasen.

Ala vez, sin embargo, amaba las humanidades. Estaba obsesionado
con la literatura y cautivado por las obras de teatro. Tenfa una concepcién
roméntica y mal informada de la filosofia, que entendia como la busqueda

! Esta es una version extendida de la entrevista que apareci6 en diciembre de 2020 en el sitio
web de divulgacién académica Figure/Ground. http://figureground.org/interview-with-an-
jan-chakravartty (Traduccion de Axel Omar Eljatib.)

417




ENTRE REALISMOS

més elevada y pura del conocimiento y la sabiduria en relacién con las
cuestiones més profundas que se puedan explorar. No creo que haya sido
errénea, pero no obstante estaba mal informada, en parte porque, en
América del Norte, a diferencia de otros lugares del mundo, la filosofia
en pocas ocasiones se ensefia antes de la universidad, y definitivamente
no se ensena a los nifios. Y a pesar de mi obsesién con estas ideas, casi
no habia recursos disponibles en ese entonces, a diferencia de hoy en dia,
que presentaran el tema a un publico més joven. Cuando llegé el momen-
to de ir a la universidad, estaba decidido a estudiar tanto ciencias conio
humanidades, en especial filosoffa. Tampoco era facil en aquel entonces
encontrar un lugar donde eso fuera posible, pero finalmente lo encontré
v me embarqué.

En la universidad me especialicé en biofisica, que me parecia una
buena manera de estudiar simultdneamente todas las disciplinas cen-
trales de las ciencias naturales, y obtuve también un major en filosofia.
Cuanto mas avanzada se volvia la ciencia, mas fundamentales eran las
preguntas que surgfan. Cada afio comprendiamos que lo que nos habfan
ensenado anteriormente era una versién “primitiva” de lo que aprende-
riamos luego, pero estas versiones claramente se correspondian con una
cronologfa humana de la filosoffa natural y de la investigacién cientifica,
lo que hizo que me preguntara por el modo en que crece y se desarrolla
ese conocimiento. Luego estaban las inconsistencias y las idealizaciones:
;como podian constituir conocimiento? Dadas las grandes diferencias
en las formas de evidencia y de analisis, desde la biologia evolutiva hasta
la fisica subatémica, ;cémo deberfamos comprender la justificacién de
este conocimiento, comparativamente y de otra manera? Comencé a
plantearme (lo que luego reconoceria como) preguntas filoséficas, y mis
profesores de ciencias fueron muy pacientes conmigo, hasta que un dfa un
fisico me dijo: “Si realmente deseas llegar al fondo de todo esto, necesitas
buscar a los filésofos de la ciencia. A eso se dedican ellos”.

Ese fue el comienzo de un camino maravilloso para mi, en el que he
tenido muchos maestros por demds estimulantes. Permitame mencionar
sélo algunos. Al principio, lan Hacking y Margaret Morrison me abrieron
innumerables puertas hacia la historia y la filosoffa de la ciencia, y hacia
Kant, y me impulsaron a cruzarlas. Mas tarde, durante mis estudios de
posgrado, el Philosophy of Physics Group de Jeremy Butterfield y Michael

Redhead me abrieron més puertas adn, y Hugh Mellor fue un interlocutor

418

LAUREANO RALON

metafisico incansable. Mi supervisor de doctorado, Peter Lipton, fue (y
sigue siendo) una luz que me gufa en cuanto a cémo ser una presencia
filoséficamente constructiva en este mundo. Poco después, Steven French
Yy Bas van Fraassen asumieron ese mismo papel. Tuve la suerte increible de
haberme beneficiado del brillante ejemplo de tantos filsofos destacados.

LR:Lei dos de sus libros con mucho interés: A Metaphysics for Scien-
tific Realism (2007) y Scientific Ontology (2017). Me gustaria concentrarme
en un conjunto de temas provenientes de estos dos textos. Sin embargo,
para contextualizar nuestra discusién, tal vez podria complacernos con
una breve descripcién de lo que intenta hacer en ellos: dos textos que
estdn separados por una década y muestran claros signos de una evo-
lucién en su pensamiento sobre la ciencia, la filosoffa y la realidad. M4s
especificamente, serfa ttil comenzar con una breve explicacién de su
propia posicion, lo que usted en su primer libro llama semirrealismo y se
presenta como una variante del realismo cientifico que contrasta con el
realismo de entidades, por un lado, y con el realismo estructural (tanto
epistémico como éntico), por el otro.

AC: Tiene toda la razén, por supuesto, en cuanto a que estas dos
obras estan conectadas entre si. De hecho, creo que lo estan de una manera
que vislumbré vagamente desde el principio, aunque sabfa que pasaria
bastante tiempo antes de poder apreciar la imagen completa. Como usted
dice, en el primer libro propongo una perspectiva filoséfica, el semirrea-
lismo, que es un intento de describir una forma defendible de realismo
cientifico. En el segundo, considero el paisaje metafiloséfico mas amplio
en el que creo que estdn enraizadas lembedded] todas las perspectivas
filoséficas. Por tanto, si bien estos dos libros son, en cierto modo, bastante
independientes el uno del otro, en tanto partes de un proyecto mas amplio
siempre estuvieron conectados de una manera general.

Como usted observa, todo comenzé con el semirrealismo. Desde
el principio, cuando era un estudiante de ciencias que se escapaba a los
cursos de filosofia, me cautivaron los debates sobre el realismo cientifico:
sobre los sentidos, si los hay, en que nuestras mejores teorias cientificas
pueden interpretarse de manera razonable como verdaderas o por lo me-
110s como cercanas a la verdad. Estaba dispuesto a creer lo que nos dicen
acerca de las cosas observables y las cosas no observables (en el sentido
estricto de ser indetectables usando sélo nuestros sentidos), como sugiere
elrealismo cientifico; pero también me impresionaban ciertos argumentos

419




ENTRE REALISMOS

escépticos provenientes de las posturas antirrealistas, que solo Qmwb en
lo observable en el mejor de los casos. Cuanto mas lo pensaba, mas me
parecia una falsa dicotomia. No sélo varfan las credenciales epistémicas mm
las teorias y de los modelos especificos. También nuestras Bm_dnm.m teorias
suelen proporcionar una gama de descripciones cuyas credenciales son
variables. Yo deseaba describir una forma de realismo que diera cuenta
de esta variacion. .

Las versiones méds prometedoras de realismo, pensé, las que genui-
namente son capaces de lidiar con los argumentos escépticos, son las que
asocian la justificacion epistémica con aspectos de las teorias, no now las
teorias simpliciter. Los realistas de entidades s6lo creen en la existencia de
ciertas entidades, baséndose en la efectividad supuestamente demostrable
de nuestro conocimiento causal sobre ellas. Los realistas estructurales s6lo
creen en los aspectos estructurales del mundo descritos por relaciones
matematicas u otras relaciones teéricas. (La forma epistémica del realis-
mo estructural sostiene que eso es todo lo que se puede saber, y la forma
dntica sostiene que eso es todo lo que /ay, porque el mundo tiene una
naturaleza exhaustivamente estructural.) Me parecié que, correctamente
interpretadas, estas perspectivas se vinculan: nuestras mejores mvzwmﬁmm
[bets] sobre el conocimiento del mundo estdn nmmwmamammw en primer
lugar, por nuestras interacciones causales con €l, y las propiedades que
detectamos de esta manera se comprenden mejor mmﬁnsﬁﬂmnﬁambﬂm‘ €s
decir, en términos de sus relaciones con otras propiedades. Ese es el cora-
z6n del semirrealismo, a partir del cual me propuse retratar una imagen
coherente del conocimiento cientifico.

LR: Muy interesante. Y tal vez el hecho de que usted pudo ammmﬁo.:mn
un interés por la filosofia desde los comienzos de su carrera académica,
més alld de que provenga de las ciencias naturales, haya sido un mwn.ﬁwa
decisivo en el despliegue de una concepcién peculiar sobre la relacién
entre la ciencia y la filosofia. Por un lado, usted dice prestar mucha wﬁww-
ci6n al paisaje metafiloséfico en el que se encuentra enraizada su posicion
filoséfica, pero, por otro lado, hace la afirmacién bastante provocadora,
tal vez de manera mas explicita y contundente en Scientific Ontology, de
que los cientificos con una inclinacién filoséfica no necesitan sumergirse
en la historia de la filosoffa para hacer explicitos sus propios presupuestos
metafisicos. En cambio, deberfan hacer filosofia aqui y ahora, a la luz
de los desarrollos cientificos recientes vy actuales, dado que la ciencia es

420

LAUREANO RALON

nuestra mejor apuesta cuando se trata de aprender sobre la realidad, lo
cual no quiere decir, por supuesto, que sea una empresa infalible. Cu-
riosamente, al decir esto, usted parece estar en desacuerdo con Quine,
quien en cierto modo pensé que la filosofia anticipaba el trabajo de los
cientificos. Asi, por ejemplo, la teorizacién sobre las clases naturales
(natural kinds] (o el estudio filoséfico de las clases o tipos de cosas en la
naturaleza) deberia allanar el camino para la clasificacién cientifica. Por
el contrario, usted parece rechazar este papel preparatorio, dejando poco
0 ningun espacio para la filosoffa perenne. ;Es posible hacer filosofia
sin la historia de la filosoffa? ;Dénde trazaria usted la linea entre las dos?

AC: Usted plantea un conjunto de preguntas excelentes y agudas.
Creo que la mejor forma de abordar la primera es comenzar por la se-
gunda. Ocurre que no creo que puedan establecerse distinciones estrictas
entre la filosofia y su historia en términos de contenido, porque gran parte
de la filosofia (en un momento determinado) est impregnada de lo que
vino antes, y el pensamiento de hoy a su vez participara en lo que venga
después. Pero el asunto que le interesa a usted es mas profundo. Se trata de
si los cientificos —y yo agregaria, los filésofos— deben ser conscientes
de lo que ha sucedido antes para evaluar lo que, en su actual cosmovision
cientifica, es considerado metafisico. En este punto, creo que la historia
de la filosofia, si bien es til para poner en perspectiva nuestras cosmovi-
siones actuales, no es estrictamente necesaria e incluso puede inducir al
error. Esto se debe a que lo que cuenta como “metafisico” es en parte una
funcién del estado actual de nuestra evidencia y de nuestro conocimiento
empirico, el cual evoluciona con el tiempo de una manera tal que puede
volver irrelevante o engaosa la historia en el presente. Permitame explicar
esta afirmacion, que es sin dudas provocadora.

Para Demécrito la existencia de los 4&tomos era un postulado [posit]
metafisico, pero ;lo es también para nosotros, habida cuenta de la eviden-
cia empirica que hemos acumulado sobre su existencia? Quizas algunos se
resistan a esto. Nuestra concepcién de los 4tomos se ha transformado de
manera tan significativa a lo largo de miles de afios que algunos podrian
considerar mal planteada mi pregunta. Asi que examinemos un ejemplo
temporalmente mds acotado. Las afirmaciones sobre las particulas suba-
témicas y sus propiedades fueron consideradas metafisicas por algunas
personas a principios del siglo xx, pero a medida que avanzaba el sigloy
con el advenimiento de varias formas de deteccién, ahora pocos las llama-

421




ENTRE REALISMOS

rian metafisica —incluyendo incluso a muchos empiristas que no se com-
prometen con su existencia, pero ése es un asunto diferente—. Mi punto
es simplemente que lo que cuenta como metafisica, lo que etiquetamos
como metafisica en el contexto de la teorizacién cientifica, refleja nuestras
evaluaciones con respecto de dénde se agota nuestra justificacion de las
creencias, dado el estado actual de la investigacién empirica, mas alla de
lo cual debemos contentarnos (si deseamos hacerlo) con una teorizacién
mas especulativa. Sin embargo, el estado de la investigacién empirica
siempre estd cambiando. Por tanto, la ciencia y la filosofia del pasado no
pueden determinar qué es metafisico hoy. Dicho esto, nunca descartaria
la posibilidad de que las historias de la ciencia y de la filosofia puedan
ayudarnos a comprender mejor dénde estamos parados en la actualidad.

La perspectiva que usted correctamente asocia con Quine y que
sostienen muchos otros —la idea de que la teorizacién filosdfica a ve-
ces prepara el terreno para la teorizacién cientifica posterior, al refinar
nuestros conceptos y explorar una gama de posibilidades— me parece
completamente correcta. Considero que ella es compatible con la nocién
que acabo de esbozar acerca de cémo puede evolucionar lo que cuenta
como metafisico, especialmente en contextos cientificos. Y, por supuesto,
podemos preguntarnos qué tan justificada se encuentra una creencia en
cualquier drea de investigacion, digamos, con respecto de la constitucion
de la materia o de las categorfas con las que taxonomizamos la naturaleza,
v si la investigacion en si se considera como una rama de las ciencias o
de la filosofia. En mi opinidn, sea cual fuere el dmbito del que nos ocu-
pemos, sélo podemos responder preguntas como éstas sobre la base de
inferencias filosoficas; ciertamente, en tltima instancia, metafisicas. Esto
es ineludible tan pronto como ofrecemos interpretaciones de nuestras
teorias, como suelen hacer los cientificos y los filésofos. En ese sentido,
la filosofia seguramente es perenne, porque es dificil imaginar el dia en
que perdamos el interés en interpretar nuestras descripciones tedricas
del mundo.

LR: Como usted sabe, la metafisica vivié un momento dificil en
la primera mitad del siglo xx. Practicamente todos los filésofos, desde
los neopositivistas y los materialistas dialécticos hasta los pragmatistas,
los fenomendlogos, los existencialistas y los posmodernos, la llamaron
sofisma, ilusion y sinsentido. Sin embargo, en las ltimas décadas del si-
glo xx, y gracias en parte a filsofos posanaliticos como Quine y Sellars, y

422

LAUREANO RALON

afilésofos poscontinentales como Deleuze y Badiou, la metafisica vuelve a
ser una empresa respetable. Estimo que lo que usted tiene en comun con
los dos primeros filésofos —un linaje de orientacién naturalista— es una
definicién menos robusta de la metafisica (o lo que a veces usted llama
metafisica con eme mintscula). Muchos filésofos, incluso hoy, parecen
creer que el trabajo de la Metafisica (con enze maytscula) es proporcionar
un fundamento ultimo de Ia realidad —un fundamento ahistérico, trans-
cultural y @ priori— que también serviria para justificar un orden social
y politico determinado, restringiendo de este modo nuestras practicas
normativas y nuestros juegos de lenguaje. Por el contrario, su posicién
es que el papel de la metafisica no es fundamentar ni justificar nada, sino
describir y explicar cémo es, exactamente, el mundo objetivo ¥y, en par-
ticular, cual es la naturaleza tltima de la realidad, descripcién que, por
supuesto, debe observar el principio regulativo kantiano/peirceano de
una ciencia ideal, ademas de valores como la revisabilidad, la modestia
metodolégica y la humildad intelectual. ;Cémo se ajusta su concepcién
de la metafisica a este contexto histérico que he relatado grosso modo?

AC: Es fascinante yuxtaponer las distintas concepciones de un cam-
po de investigacién a lo largo del tiempo, como usted acaba de hacer aqui
en relacién con la historia reciente de la metafisica. Una de mis preten-
siones en Scientific Ontology era describir un marco [framework] para
pensar todos estos enfoques, los cuales caractericé como diferentes pos-
turas [stances] que son relevantes tanto en relacién con cémo pensar la
naturaleza de la investigacion sobre el mundo, incluida la metafisica, como
en relacién con cémo llevar a cabo exactamente esa investigacién. Por
tanto, de manera muy abstracta, mi concepcién de la metafisica incluirfa
todos los enfoques que usted describe. Sin embargo, mas concretamente,
indudablemente tiene usted razén en que, en tiltima instancia, concentro
casi toda mi atencién en las orientaciones més naturalistas, debido en
gran medida a lo que describi anteriormente como la fuerza evidencial
que se puede asociar especificamente con ciertos aspectos de la inves-
tigacién empirica. Y, ciertamente, al tomar en serio estas orientaciones
de inclinacién mads naturalista, la distincion entre metafisicas mas o me-
nos robustas, o entre la “Metafisica” y la “metafisica’, adquiere relevancia.

Creo que hay buenas razones para sospechar de los proyectos Me-
tafisicos (con eme maytscula) que apuntan a, como usted dice, establecer
bases o fundamentos omniabarcantes para pensar la realidad, especial-

423




ENTRE REALISMOS

mente cuando se les otorga, como sugiere usted, alguna clase de validez
“ahistérica y transcultural” Por un lado, estd lo que yo llamo el proble-
ma de la exclusividad: es muy dificil encontrarle el sentido a tal base o
fundamento —con la validez que hipotéticamente tiene— sin tomar en
consideracién los otros hechos de la realidad de los cuales se supone que
es su base o fundamento. Estos proyectos se describen a menudo como
investigaciones acerca de los aspectos mds generales de la realidad, lo
que (ex hypothesi) les permite convertirse en basicos o fundamentales.
Sin embargo, su validez depende seguramente de cuin bien desempefian
el papel de base o fundamento en relacién con hechos menos generales.
Ahora bien, dado que, como afirmé anteriormente, nuestra evidencia —y,
consecuentemente, nuestro mejor razonamiento sobre qué creer acerca
de muchos aspectos de la realidad— se encuentra en constante evolucion,
entonces cualquier evaluacién relativa a una base o fundamento, si uno
busca tales cosas, también deberia evolucionar. Esto dificilmente es una
receta para una concepcion ahistérica y transcultural de la Metafisica.

Como resultado, no le extrafiard que me sienta muy a gusto con la
forma en que usted describe mi punto de vista con respecto de cé6mo
aquellos con inclinaciones naturalistas deberiamos evaluar la fuerza de
las inferencias metafisicas que finalmente consideramos bien respaldadas
por la evidencia. Sin dudas, nuestras actitudes deberian ejemplificar un
grado de humildad epistémica que sea acorde con el crecimiento y el de-
sarrollo de nuestra comprensién del mundo a lo largo del tiempo. Esto es
en parte lo que tenia en mente antes, cuando sefialé que el resultado del
proyecto de A Metaphysics for Scientific Realism: desarrollar y defender
una concepcion del realismo cientifico, a saber, el semirrealismo, es un
ejemplo de una perspectiva que se ajusta a un amplio paisaje metafiloso-
fico en el que las distintas perspectivas se hallan enraizadas. Es un paisaje
habitado por diferentes posturas [stances] sobre la investigacién acerca
de la naturaleza del mundo, incluida la metafisica, cuya descripcion, es-
pecialmente para aquellos con inclinaciones naturalistas, fue mi proyecto
en Scientific Ontology.

LR: Quizd ya sea el momento de ahondar en los diferentes aspectos
del semirrealismo. Ciertamente, usted estd de acuerdo con Quine y Sellars
en que la metafisica debe ir de la mano del conocimiento empirico y de la
investigacién cientifica, y, ala vez, debe estar limitada por ellos. Esta inte-
rrelacién es importante, porque nos mantiene bajo control, es decir, nos

424

LAUREANO RALON

ayuda a evitar los excesos de la especulacién aprioristica, imaginativa, de
sillén [armchair], que tiende a utilizar formas de razonamiento puramente
conceptuales en las que las entidades y categorfas a menudo proliferan
innecesariamente. Dicho esto, en su opinién, la metafisica debe seguir
siendo una disciplina  priori, ya que su asunto no pueden ser los objetos
especificos de las ciencias, sino algo asi como los “objetos en general”
(y estoy usando el término objeto en el sentido mas amplio posible, es decir,
como cualquier cosa que se pueda pensar y de la que se pueda hablar).
El punto es que, en su opinién, la metafisica puede avanzar mas alld del
conocimiento empirico hacia esa regién de la ontologia cientificamente
informada que se ocupa de entidades inobservables (y con frecuencia
indetectables) que comienzan como postulaciones [postulations) tebri-
cas de las ciencias naturales, pero que eventualmente se convierten en
“apariencias” con la ayuda de las tecnologfas apropiadas, necesarias para
la deteccién (de nuevo, estoy usando apariencia en el sentido amplio y
genérico de algo que se manifiesta). Dicho de otro modo, la construccién
exitosa de una tecnologia de deteccién [detection technology] es la etapa
final de un largo proceso de triangulacion teérica y contrastacién experi-
mental mediante el cual las entidades metafisicas pasan de ser inobserva-
bles a convertirse en apariencias con eficacia causal y comportamientos
especificos: apariencias que no son apariencias fenomeénicas, sino, més
bien, cosas que aparecen, con las que tenemos contacto causal a través
del instrumental cientifico. Con esto en mente, tal vez pueda aclararnos
la diferencia entre la triangulacién teérica, la deteccién, la observacién
yla percepcién sensorial, para que podamos avanzar lentamente hacia esta
idea de conocer los inobservables, que es una de las doctrinas centrales
del semirrealismo.

AC: La afirmacién de que cualquier metafisica razonable debe ser
continua o estar limitada por la investigacién cientifico-empirica es audaz,
dada la variedad de actitudes que encontramos hacia la metafisica en la
filosofia contemporanea. Me gustarfa matizar esto, y no sélo porque,
personalmente, preferiria decir deberia, en lugar de debe. M4s impor-
tante aun: considero que esta afirmacién es cierta, sélo si uno tiene una
pretension particular sobre la teorizacién metafisica. La continuidad o la
limitacién relativa a nuestra mejor ciencia es importante si queremos que
la teorizacion metafisica sea parte de un proyecto epistémico, es decir, un
proyecto que produce o por lo menos se toma en serio la pretensién de

425




ENTRE REALISMOS

producir conocimiento sobre el mundo. Hay otras formas de concebir la
metafisica, por supuesto: puede ser un esfuerzo que simplemente explora
espacios de posibilidades sobre c6mo podria ser el mundo. Y tales explo-
raciones pueden incluso resultar atiles, en ultima instancia, en un sentido
heuristico o en otro sentido, para desarrollar conceptos que podrian,
potencialmente, desempenar papeles ttiles en la investigacién cientifi-
co-empirica en el futuro. Estas dltimas concepciones de la metafisica estdn
abiertas a cualquiera, incluso en ausencia de continuidad o limitacién
cientifica. Quiza deberiamos decir que las diferentes pretensiones sobre
la metafisica son indicativas de diferentes formas de proceder.

Entonces, scudl es el alcance razonable de una metafisica naturalista
o cientifica con aspiraciones epistémicas aqui y ahora? Permitame apar-
tarme un poco de su caracterizacién de mi descripcién de la metafisica
naturalizada como relativa sélo a objetos inobservables, a diferencia de
las ciencias. La distincién “cientifico/metafisico” no se corresponde, de
ninguna manera clara, con la distincidn “observable/inobservable”. Des-
pués de todo, las ciencias se ocupan de ambos, tanto de lo observable
como de —supuestamente, porque ahora iré mis alld de los empirismos
e instrumentalismos estrictos y asumiré alguna forma de realismo cien-
tifico— objetos, eventos, procesos y propiedades inobservables. Ademds,
segun mi propia concepcién de la metafisica naturalizada, las creencias
que abarcan todas estas cosas son metafisicas en cierto grado. Lo que es
crucial en lo que respecta a la creencia justificada no es si una afirmacion
dada (relativa a observables o inobservables) es metafisica, sino mas bien
el grado en que lo es. Aqui, creo, desde la perspectiva de un metafisico
naturalista, es donde pasan a primer plano las nociones de continuidad
y limitacién cientifico-empirica. Es de suponer que, cuanto mayor sea el
grado de satisfaccién de estas condiciones, mayor serd la justificacion de
la creencia.

Tomando todo esto en consideracién, su pregunta acerca de cémo a
menudo progresamos desde la etapa de postular teéricamente la existen-
cia de una entidad en ausencia de deteccién (que puede, o no, ser posible
o practicable inicialmente) a la etapa en que hemos desarrollado instru-
mentos y tecnologias que permiten tal deteccién la pensaria en términos
de transiciones que potencian la justificacidn epistémica, “acercando” las
afirmaciones relevantes a la evidencia empirica. Esta nocién de cercania
es algo que hay que desentrafiar, lo cual trato de hacer de varias maneras

426

LAUREANO RALON

en Scientific Ontology. Por ejemplo, una forma de pensarla es en términos
delo que yo llamo la distancia experiencial [experiential distance] de una
entidad. Ceteris paribus, las cosas que podemos experimentar utilizando
s0lo nuestros sentidos desnudos tienen poca o ninguna (jdependiendo de
cdmo, precisamente, uno piensa la naturaleza de la experiencia!) distancia
de nosotros. Aquellas cuya deteccién nos obliga a emplear instrumentos
y tecnologias mds alld de nuestras modalidades sensoriales son, en ese
sentido, mas distantes. Aquellas que no se detectan, pero se postulan por
razones explicativas, estdn ain mas lejos. La distancia experiencial es una
medida relevante, entre otras, para evaluar la justificacién epistémica. En
A Metaphysics for Scientific Realism tomo esa nocién muy en serio en
conexion con el realismo cientifico. El semirrealismo es, en primer lugar,
un realismo de propiedades bien detectadas.

LR: Por propiedades bien detectadas usted entiende un conjunto
especifico de propiedades, a saber, las propiedades disposicionales, que
son, aproximadamente, las “cualidades terciarias” de Locke, o lo que la
tradicién Metafisica llama poderes [powers]: ni propiedades fenomé-
nicas (cualidades secundarias) ni propiedades categéricas (cualidades
primarias), sino propiedades relacionales o capacidades [capacities].
Mi pregunta es doble: ;c6mo debemos comprender las propiedades dispo-
sicionales en el contexto de una metafisica cientifica o naturalizada, y por
qué su semirrealismo tiende a favorecerlas por encima de las propiedades
categéricas, dado que, para algunos filésofos de la ciencia, las primeras
pueden reducirse sin problemas a estas tiltimas?

AC: Como minimo, pienso que las propiedades bien detectadas son
aquellas en torno de las cuales concluimos, sobre la base de la observacién
o de la deteccién instrumental, que hemos forjado un contacto causal lo
suficientemente impresionante como para apoyar la creencia en su exis-
tencia. Por tanto, distingo lo que yo llamo las propiedades de deteccion
[detection properties) de las propiedades auxiliares lauxiliary properties],
siendo las primeras las que entran en esta categoriay las segundas las que
estan (supuestamente) descritas por nuestras teorias y modelos, pero que
carecen de este estatus epistémico. Las descripciones de propiedades
auxiliares pueden sugerir posibilidades mas detalladas sobre la naturaleza
de lo que estemos investigando y a menudo también sugieren cursos de
investigacion futura; pero un realismo cientifico defendible, sostengo yo,
s6lo depende de nuestro conocimiento de las propiedades de deteccién.

427




ENTRE REALISMOS

En un sentido estricto, queda abierta la cuestién de cémo comprender
precisamente la metafisica de las propiedades de deteccién. Por eso,
yo creo que uno puede encontrar convincente el semirrealismo como
propuesta para el realismo cientifico mds alld de esta cuestién adicional.

Dicho esto, seguramente tiene usted razén al resaltar mi interés en
las propiedades disposicionales. Creo que la idea del disposicionalismo
como una metafisica de las propiedades tiene mucho que ofrecer a los
cientificos realistas en particular. Parte del atractivo del realismo dispo-
sicional es que proporciona una metafisica muy prolijamente unificada
de los conceptos més comunes o centrales empleados en la articulaciény
defensa del realismo cientifico. Muchos argumentos a favor del realismo
cientifico, por ejemplo, se basan en la existencia de procesos causales en
los objetivos [targets] de la investigacién, incluidos varios procesos en los
que nosotros mismos estamos involucrados mediante la deteccion, la in-
tervencién y la manipulacién. Las disposiciones son propiedades causales
(0o modales) por excelencia: ;qué significa un “poder” [power], después
de todo, si no es una metafora de algo que se concibe en términos de
relaciones (necesarias o posibles) en virtud de las cuales ocurren ciertas
cosas y no otras? A menudo describimos la existencia de patrones en es-
tos sucesos en términos de leyes de la naturaleza, y el realismo cientifico
frecuentemente se caracteriza en términos de la verdad (aproximada) de
nuestras mejores teorias, que con frecuencia se expresan desde el punto
de vista de leyes o principios. Ademds, las categorias de entidades que
consideramos que se comportan conforme a leyes a menudo se describen
en funcion de tendencias, propensiones o necesidades de comportarse
precisamente de tales maneras. Asi, las disposiciones me parecen muy
adecuadas para desempenar el papel de eje o hilo unificador que atraviesa
todos estos aspectos del realismo cientifico.

Ahora bien, en el contexto de una metafisica naturalizada, uno po-
dria preguntarse si las afirmaciones sobre las propiedades disposicionales
cumplen con los estandares de cercania a la investigacién empirica como
para merecer algtin tipo de compromiso realista. Este es un tema de de-
bate de larga data, y sospecho que, en definitiva, puede ser irresoluble,
en parte porque en qué medida las virtudes unificatorias que acabo de
atribuir al realismo disposicional son evidencialmente relevantes es un
tema sobre el cual interlocutores racionales pueden, en dltima instancia,
estar en desacuerdo. s Son las adscripciones disposicionales analizables en

428

LAUREANO RALON

forma de condicionales que involucran sélo propiedades categéricas sin
pérdida de contenido descriptivo? Muchos concordarian en que esto no
es prometedor, pero algunos sostendran, sin embargo, que el contenido
conceptual adicional que ofrece el disposicionalismo no tiene una con-
traparte en la realidad. Por mi parte, estoy a favor de la identidad de las
propiedades: algunos disposicionalistas sostienen que las identidades de
las propiedades de interés cientifico se agotan con las disposiciones que
confieren. Esto hace que la naturaleza de una propiedad sea algo suscep-
tible de investigacién empirica, a diferencia de la visién con la que uno
termina en el categoricalismo [categoricalism], en el cual tales identidades
son primitivas. Sin embargo, no hay duda de que es una cuestién sustancial
si alguna de estas imdgenes [pictures] se ajusta de manera creible a una
metafisica naturalizada.

LR: En la ciencia la diferencia entre las propiedades de deteccién
—propiedades con las que podemos tener un contacto causal a través de
la observaci6n cargada tedricamente [theory-laden], con o sin la ayuda del
instrumental cientifico— y las propiedades auxiliares —propiedades que
nuestras mejores teorfas sugieren como meros postulados [mere posits]—
conduce inevitablemente a la diferencia entre especulacion y teorizacion.
Mientras que algunos filésofos de la ciencia tienden a descartar la espe-
culacién por completo (en particular, la idea de un realismo especulativo
u ontologia especulativa capaz de revelar lo Real a través de medios
puramente conceptuales, aprioristicos o imaginativos), me parece que en
Scientific Ontology usted defiende una forma minima de especulacién. Al
defender la especulacion, entiendo que usted se opone al instrumentalis-
mo, el “céllese y calcule” [shut up and calculate]® que predominé como
mentalidad en algunos sectores de las ciencias naturales a lo largo del
siglo xX. Sin embargo, me pregunto qué es lo que usted tiene en mente,
exactamente, cuando habla de especulacidn en el contexto de su semirrea-
lismo, y cémo la distingue de la teorizacién y de la experimentacién. Esto
me parece un tema importante en nuestro contexto actual porque, COmMo
usted sabe, ha habido un resurgimiento del pensamiento especulativo en
la filosoffa poscontinental del siglo xx1 que se basa en gran medida en una
rehabilitacién de la intuicién como fuente de conocimiento. Si entiendo

*Véase un ejemplo reciente en Tim Maudlin, Philosophy of Physics: Quantum Theory
(Princeton: Princeton University Press, 2019), introd. y cap. 1. [N. del T}]

429




ENTRE REALISMOS

correctamente, su posicién es que hay especulaciones asociadas con el
trabajo de las ciencias tedricas y experimentales, pero no es el tipo de
especulacion que los fildsofos de sillén tenderian a favorecer.

AC: Metafisica, teorizary especular son términos técnicos, por su-
puesto, y, como se sabe, diferentes autores los usan de manera diferente.
Si por realismo especulativo u ontologia se entiende, como usted indica
que algunos autores pretenden, una forma de indagacién sobre aspectos
del mundo que es “puramente conceptual, aprioristica o imaginativa’; o
un conjunto de compromisos ontolégicos asumidos sobre tal base, eso
claramente choca con la orientacién naturalista que he intentado elaborar.
La metafisica naturalizada, tal como yo la describiria, estd delimitada por
inferencias y conclusiones metafisicas que estdn informadas por, o son
sensibles a, las investigaciones empiricas en un grado significativo, un
grado que se considera lo suficientemente robusto como para contribuir
sustancialmente a la justificacion epistémica. En la nocién de realismo
especulativo u ontologia que usted menciona, esta condicién para una
investigacion epistémica sensata pareceria estar ausente. De modo que
la etiqueta especulativo, que a veces denota una forma bastante vaga de
mera conjetura, parece apropiada. Esto no significa que sea fécil deter-
minar con precisidén qué tan bien informadas por, o cudn sensibles a, la
investigacion empirica deben ser las inferencias y las conclusiones me-
tafisicas para generar una justificacion plausible para la creencia. De ahi
que la distincién entre teorizar y especular —por intuitiva que pueda
ser— sea dificil de precisar con exactitud.

Cuando usted observa que defiendo una “forma minima” de especu-
lacién en relacién con el semirrealismo, no puedo evitar tratar de matizar
un poco lo que eso significa. Permitame hacerlo de una manera que, espe-
ro, iluminara el comentario que acabo de hacer respecto de la distincién
entre teorizar y especular. Minimo es una nocién comparativa. Yo sugiero
una comparacion con algo que es mayor, pero ;mayor a qué? El pardmetro
relevante, diria yo, es precisamente el que describi antes: la idea de proxi-
midad a la investigacién empirica o cientifico-empirica. Cualesquiera que
sean las consideraciones que se apliquen para determinar qué tan grande
es la “m/M” en cualquier inferencia metafisica determinada, tienen que
identificar cémo los agentes cientificos (y filosoficos) aplican términos
como teorizary especular. (Al incluir ambos agentes, estoy extendiendo
su referencia a las actividades internas a la ciencia, a la metafisica de la

430

LAUREANO RALON

ciencia también, dado que ambas son, estimo, inseparables.) Una vez que
vemos esto, la distincién teorizacién/especulacion a menudo se revela mas
como performativa que definitivamente descriptiva. Se utiliza de maneras
que simplemente reflejan la confianza de un agente determinado en sus
afirmaciones. Si se juzga que estén informadas por, o que son sensibles
3, la investigacién empirica de manera suficiente, normalmente se las
considera parte de la teorizacién. De lo contrario, pueden ser relegadas
al reino de la “mera” especulacidn.

Quizés ahora esté més claro por qué matizaria la idea de que el
semirrealismo implica una cantidad minima de especulacién. Desde la
perspectiva de un instrumentalista comprometido, las afirmaciones so-
bre la existencia y la naturaleza de los genes o de los electrones pueden
considerarse especulativas (o sinsentidos, en las formas més estrictas
de esta perspectiva). Para el semirrealista, sin embargo, son parte de
una teorizacién totalmente defendible, basada en investigaciones em-
piricas: detecciones, experimentos, etc. Ambos difieren con respecto
de dénde trazar la linea divisoria entre las afirmaciones que son aptas
para la creencia y las que no lo son, lo cual refleja su diferente grado de
tolerancia a las inferencias metafisicas de cierto tamafio. Por tanto, se
podria considerar que el semirrealismo admite cierto grado de especula-
cién, afirmando descripciones del mundo que exceden las descripciones
instrumentalistas, pero de una manera menos extravagante que las pers-
pectivas asociadas con grados ain mayores de especulacién, como las
defendidas por formas menos restringidas de realismo. Los semirrealistas,
juzgando que sus propias creencias estdn bien respaldadas y bien ancla-
das en la investigacion empirica, pueden oponerse a estos interlocutores
con respecto de la cuestion de la justificacion de las creencias; pero con
respecto del tema de teorizar versus especular... Bueno, no son mas que
nombres... Lo que importa en definitiva es cémo evaluamos las relacio-
nes entre el tamafio de las inferencias metafisicas y la justificacién de las
creencias.

LR: Me parece que ahora hemos cerrado el circulo, porque las in-
ducciones metafisicas y las presuposiciones metafisicas [metaphysical
inductions and metaphysical presuppositions) son dos pilares fundamen-
tales de su concepcién del realismo cientifico. Ya tenemos una idea bésica
delo que implica lo primero: una entidad inobservable y/o indetectable (o
un conjunto de entidades) debe existir, si vamos a explicar ciertos fené-

431




ENTRE REALISMOS

menos dentro de la “imagen manifiesta del pensamiento”? Sin embargo,

tal entidad (o entidades) es mas que una ficcién heuristica postulada a los
efectos de llevar a cabo el célculo y la contrastacién experimental (como
propone el instrumentalismo). Porque las entidades inobservables po-
seen propiedades de deteccidon y, mds especificamente, propiedades dis-
posicionales en virtud de las cuales se comportan de maneras especificas
al relacionarse con otras propiedades. Y estas propiedades no existen en
el vacio, ni estan dispersadas al azar, sino que tienden a venir en paquetes
y girar en torno de un centro de gravedad, lo cual implica que la detec-
cién exitosa de una propiedad o conjunto de propiedades presupone la
existencia de particulares. Ahora bien, lo que encontré sorprendente es
que, en Scientific Ontology, usted asocia las presuposiciones metafisicas,
el segundo pilar de su semirrealismo, no con un conjunto de categorias
bésicas, sino con las prdcticas cientificas. ;En qué sentido las practicas
histéricamente especificas de una comunidad cientifica pueden ser una
variable metafisica (y no socioldgica o metodolégica)?

AC: Permitame abordar su pregunta primero diciendo algo sobre la
“presuposicién” de los particulares. Como he mencionado, el semirrea-
lismo es un realismo sobre ciertas propiedades, en primer lugar, aquellas
cuya existencia consideramos que estd bien respaldada por nuestras
précticas de deteccién. Ocurre que este tipo de practica se ajusta perfec-
tamente a la nocién intuitiva, profundamente arraigada [entrenched)], de
que seguramente tales propiedades pertenecen a algo. Es generalmente
un descubrimiento empirico que cierto grupo de ejemplos de cierta pro-
piedad ocurre aproximadamente en la misma region del espacio-tiempo,
y cuando se descubren tales agrupaciones, se las asocia naturalmente con
concepciones intuitivas de los particulares como objetos y eventos. Dando
un paso mds adelante, cuando notamos que, por ejemplo, cierta masa,
carga y espin ocurren aquf, y que la misma agrupacién de propiedades
también ocurre allf, esto inmediatamente concuerda con otra nocién
profundamente arraigada: la de la existencia de clases [kinds] de cosas, de
modo que podemos hablar de agrupaciones de propiedades en diferentes
ubicaciones como indicativas de miembros de una categoria de cosas, por
ejemplo, electrones. Hasta ahora, no creo haber dicho nada controvertido:

* La expresion pertenece a Wilfrid Sellars. Véase Ciencia, percepcion y realidad, trad. Victor
Sédnchez de Zavala (Madrid: Tecnos, 1971), cap. 1. [N. del T]

432

LAUREANO RALON

tenemos nociones intuitivas de lo que significa ser un particular y una
clase, y los resultados de las investigaciones empiricas, incluidas las formas
maés altamente sistematicas de la investigacién cientifica, se conciben de
un modo general y competente en estos términos.

Sin embargo, como filésofos no podemos resistir la tentacién de
buscar problemas: ;estas concepciones de los particulares y de las clases
implican que existen en un sentido realista? Sin dudas, una respuesta
a esta pregunta depende de qué implica precisamente “en un sentido
realista’; pero tradicionalmente el ingrediente mas importante aqui es la
nocién de existencia independiente de la mente (mind-independent exis-
tence]. Permitame reformular la pregunta: estos supuestos particulares
y clases, ;existen independientemente de la mente, es decir, son parte
de la ontologia del mundo, independientemente de si pensamos que
existen? Dar respuestas totalmente comprometidas a estas preguntas
(una sobre la existencia de particulares y otra sobre las clases) es similar,
creo, a dar una respuesta totalmente comprometida a la pregunta de si
las propiedades de interés cientifico tienen naturalezas disposicionales.
En ambos casos, estos nuevos compromisos metafisicos van mds alld de
lo que exige el semirrealismo en sentido estricto, en la medida en que
es, ante todo, una propuesta de un realismo cientifico defendible. Los
realistas con inclinacién a la austeridad metafisica pueden contentarse
con dejar abiertas estas dos cuestiones, aun reconociendo que hablar
tanto de particulares como de clases es una forma extremadamente 1til
Yy probablemente indispensable de codificar y comunicar los resultados
de las investigaciones ontolégicas sobre el mundo.

Dicho esto, en algunos lugares yo mismo he ido mds all4, argumen-
tando que por lo menos algunas de esas cuestiones tienen un aspecto con-
vencional. Por ejemplo, podemos reconocer grupos de propiedades como
constituyendo clases de cosas de diferentes maneras, y estas decisiones,
aun reflejando hechos independientes de la mente relativos a lo que yo
llamo la sociabilidad de las propiedades [the “sociability” of properties) —el
hecho de que varias agrupaciones ocurren de forma independiente de la
mente—, habilitan una relatividad ontoldgica* importante. Y ahora, al
fin, mi respuesta a su pregunta sobre cémo se vinculan los presupuestos

* Véase Willard Quine, La relatividad ontoldgica y otros ensayos, trad. de Manuel Garrido
y Josep Blasco (Madrid: Tecnos, 1974), cap. 2. [N. del T}

433




ENTRE REALISMOS

metafisicos y las précticas cientificas. Desvidndome ligeramente de su
descripcién, déjeme decirlo de esta manera: pensar algunas categorias
puede perfectamente involucrar presuposiciones metafisicas, ya que su
existencia (independiente de la mente o de otro tipo) se asume en el curso
de la investigacién. Pero tal pensamiento también puede responder a la
préctica cientifica, ya que las categorias de cosas a menudo se recono-
cen y adoptan expresamente con el propésito de servir a una investiga-
cién determinada, desempefiando asi un papel central en la metodologia
cientifica. Esto también puede reflejar caracteristicas sociolégicas de
las ciencias y de las sociedades en las que estan enraizadas, pues estas
caracteristicas desempenan un papel sustancial en la determinacién de
qué vias de investigacién emprendemos, y cémo. Y, por tltimo, en todo
esto, el contexto histérico es ineludible, porque todas estas dimensiones
de la investigacidn cientifica evolucionan con el tiempo.

LR: Esté claro que la realidad objetiva es independiente de la actitud
odela creencia. Sin embargo, para que podamos comprenderla, debemos
conceptualizarla, lo que nos lleva a plantear la antigua pregunta acerca de
dénde se ubican los conceptos. ;Estdn en las cosas? ;En la mente? ;En un
entendimiento divino? ;En un cielo de formas perfectas? Cualquiera que
sea su ubicacién, en principio podemos llamar, por lo menos a algunos
de estos conceptos, las estructuras formales, no de lo real per se, que es
lo que describen las ciencias, sino de nuestro pensamiento sobre lo real.
Ahora bien, entre estas estructuras formales est4 la nocién de niveles,
que claramente no es un concepto empirico, sino una categoria mas
general. La realidad, al menos para algunos fil6sofos de la ciencia, como
James Ladyman, es relativa a una escala [scale relative].’ Antes habld usted
de las “clases” en términos de la sociabilidad de las propiedades, lo que
sugiere que algunos conceptos y categorias pueden no estar en la mente,
sino en la realidad misma. ;Estd la realidad dotada de una estructura
protocategorial?

AC: Seguramente usted tiene razén en apuntar al estatus de nuestros
conceptos como una cuestidén importante para los realistas y sus interlo-
cutores por igual. En un sentido, concebidos de manera restringida, quiza
todos estarfan de acuerdo en que los conceptos estdn en la mente, pero

* Véase James Ladyman, Don Ross, David Spurrett y John Collier, Every Thing Must Go:
Metaphysics Naturalized (Oxford: Oxford University Press, 2007). [N. del T']

434

LAUREANO RALON

la pregunta interesante es: asi concebidos, ;describen con precisién lo
que existe en un mundo independiente de la mente? De ser asi, ;cémo?
Incluso si tienen éxito, por lo menos en algunos casos, uno podria pre-
guntarse razonablemente si hay o podria haber evidencia suficientemente
convincente como para esgrimir ese éxito con una confianza genuina. Su
alusién a las Formas es un ejemplo de esto: ;realmente imaginamos que
las consideraciones relevantes, aqui agotadas por los argumentos a priori
mas puros, podrian decidir la cuestién de si los conceptos describen uni-
versales platénicos (trascendentes), universales aristotélicos (inmanentes),
tropos o clases nominalistas de entidades? Estas perspectivas se superpo-
nen significativamente en los fenémenos que pretenden explicar, y en el
intento invocan una serie de nociones conflictivas, abstrusas y primitivas.
Incluso si un metafisico naturalista considerara interesante esta pregunta
(yo asi la considero, personalmente), sin dudas no me sorprenderia que
suspendiera el juicio con respecto de varias respuestas.

Sin embargo, en otros casos, incluidos los relacionados con nuestros
conceptos de propiedades y de otras entidades de interés cientifico, que
son los que mas me preocupan, las respuestas a la pregunta acerca de si
describen correctamente aspectos de una realidad independiente de la
mente pueden ser mas sutiles. Claramente, hay casos en que no lo hacen:
desde las historias de la filosofia natural hasta las ciencias modernas se
presentan ejemplos de conceptos que, a su debido tiempo, se llegé a
considerar que, después de todo, no referfan a nada en la realidad. Sin
embargo, hay muchos casos en los que podria decirse que si refieren y
describen bien el mundo, y aqui me gustaria agregar un matiz en cuanto
a la posibilidad de que, incluso en las ciencias, a veces pueden describir
meramente “estructuras formales’, pero no de lo real per se. Aqui es donde
ingresan las sutilezas, creo, porque incluso cuando las ciencias describen
bien el mundo, lo hacen de diferentes maneras, algunas de las cuales
pueden corresponder bastante directamente a la naturaleza de un mundo
independiente de la mente, y a veces de maneras que son moldeadas por
nuestro pensamiento sobre esa realidad. Permitame desarrollar un poco
esta sugerencia quizas enigmatica.

Segun el semirrealismo, y por motivos que ya hemos discutido, sos-
tengo que tenemos buenas razones para creer que muchos de nuestros
conceptos describen propiedades en el mundo. Ademas, las distribuciones
de propiedades alo largo del espacio-tiempo son igualmente independien-

435




ENTRE REALISMOS

tes de la mente. Sin embargo, todo esto deja espacio para conceptualizar
estos aspectos de la realidad de la manera que mejor se adapte a nuestros
propésitos de investigacién. ¢Es este grupo de propiedades un organismo,
o son dos organismos en una relacién simbiética? ;Este grupo de organis-
mos se clasifica correctamente como un taxén biolégico en un nivel deter-
minado de categorizacién, o como varios? Dependiendo de las preguntas
que busquemos responder, diferentes categorizaciones de aspectos de la
realidad pueden resultar éptimas. Espero que esto responda de alguna
manera su pregunta sobre si la realidad viene, por asi decir, “pretallada”
[pre-carved]. Dado que el semirrealismo es un realismo acerca de ciertas
propiedades en primer lugar, considero que estd comprometido con la
existencia independiente de la mente de estas propiedades y de sus agru-
paciones sociables, pero gué agrupaciones sociables reconocemos como
entidades v clases es a menudo una cuestién que depende de nuestras
necesidades y de nuestros deseos en la navegacién por el mundo, sea de
una manera cientifica o de otras maneras. Esto permite cierta variabilidad
en la clasificacién, lo que refleja la variabilidad de nuestros deseos de
investigacién de un contexto a otro y a lo largo del tiempo.

Lanocién de niveles agrega aqui otra dimensién, a saber, las propues-
tas rivales de reduccién y emergencia ontolégica. Muchas articulaciones
de la idea de niveles —descritas, por ejemplo, simplemente en términos
de entidades (de nivel superior) y de las entidades constituyentes (de
nivel inferior) de las que estdn hechas— no adoptan una posicién sobre
estas propuestas, pero si uno se detiene a pensar en la naturaleza de las
relaciones mereoldgicas el tiempo suficiente, las cuestiones relativas a la
reduccién v la emergencia no pueden relegarse. Ahora bien, incluso si
admitimos, por hipétesis, que hay algunos casos en los que tiene sentido
considerar algunas entidades como reductibles en principio a otras cosas,
eso todavia deja abierta la cuestion del estatus ontoldgico de los “niveles
superiores” —si las entidades que son reductibles en principio son, en
sentido estricto, inexistentes, o si representan alguna forma de realidad
diferente o inferior—. Son preguntas interesantes, creo, pero en tltima
instancia irrelevantes desde el punto de vista del realismo cientifico. Las
ciencias investigan las naturalezas y los comportamientos de las entidades
en todas las escalas a su alcance, y poco importa si su realidad estd asegu-
rada por su propia existencia independiente de la mente o por el hecho de

436

LAUREANO RALON

que sus constituyentes independientes de la mente estan organizados de
una manera u otra.

LR: Parece que algunas de las categorias que usamos para describir
el mundo manifiesto de la experiencia cotidiana pueden ya no ser apro-
piadas cuando tratamos de describir/explicar la realidad objetivamente.
El término objeto es un claro caso, por ejemplo, en la ontologia de la fisica
cuantica. Sin embargo, dentro de la imagen manifiesta, seguimos hablan-
do de objetos por conveniencia: cosas que podemos pensar, de las que
podemos hablary a las que nos podemos referir. Ademas, en las dltimas
décadas, fil6sofos poscontinentales han construido ontologias orientadas
a objetos que pretenden describir lo real en términos de productos secos
de tamaiio mediano, tomando prestada la expresién de J. L. Austin. Mads
alin, seguimos hablando de la materia en términos atomisticos, como
si realmente existieran microentidades llamadas particulas, o en térmi-
nos organicistas, animistas o criptovitalistas, como si la materia a nivel
subatémico no fuera, ontolégicamente hablando, totalmente diferente
de nosotros —una suerte de panexperiencialismo en el que incluso el
“soplo” [puff] més insignificante de la experiencia siente o capta todo lo
demds en el universo, parafraseando a Whitehead—. Ahora bien, aunque
usted define su semirrealismo como, en primer lugar, una teorfa sobre
propiedades bien detectadas, contintda hablando de particulares. :Existe,
en su opinion, una diferencia entre objeto, entidady particular? ;Cémo se
ajustan estas categorias a una descripcién del mundo que, segtin la fisica,
puede no estar poblado por cosas como objetos, entidades, ménadas o
sujetos larvarios después de todo?

AC: Entidades, objetos, particulares... Creo que su pregunta ilumina
cuestiones de interés tanto para la filosofia de la ciencia contemporéinea
como para la metafisica mds tradicional: cuestiones de la metafisica de la
ciencia, cuyos limites propios y credenciales epistémicas se han convertido
en temas de fascinaci6n reciente tanto para los metafisicos de inclinacién
naturalista como para los fildsofos de la ciencia metafisicamente com-
prometidos. Investigar la naturaleza de estas categorias ontolégicas de
las cosas y, por ejemplo, cémo podrian figurar en un realismo cientifico
defendible, y en una metafisica defendible de una manera mas general, nos
lleva a cerrar el circulo, de regreso a la idea con la que comenzamos: que
las discusiones sobre el realismo y el antirrealismo en contextos cientificos
estan enraizadas en un paisaje metafiloséfico mas amplio. Aqui, el uso a

437




ENTRE REALISMOS

veces contradictorio de términos técnicos por diferentes autores amenaza
con generar confusidn, asi que permitame esbozar por lo menos una for-
ma de pensar sobre ellos que habilite, espero, un enraizamiento cémodo.

Algunos usan los términos que usted menciona més o menos como
sinénimos, pero aqui es util hacer algunas distinciones. Paralos propdsitos
mas generales, pienso en las entidades como cualquier cosa de posible
interés ontoldgico: objetos, eventos, procesos, propiedades, mecanismos,
leyes, etc. El término particular tiene, no es de extrafiar, las connotaciones
profundamente arraigadas de particularidad o individualidad, en con-
traste con las entidades que son universales o repetibles, asi que dejemos
estas connotaciones a un lado. Entonces, ;qué pasa con los objetos, qué
entidades son? Esta pregunta surge inmediatamente al considerar la afir-
macion de que objeto es una categoria que no es objetivamente aplicable
a la fisica cudntica. Dudo de esa afirmacién. Como minimo, parece dificil
de analizar, a menos que se agregue la estipulacién de que, por ejemplo,
los tipos [sorts] de objetos que uno tiene en mente son particulares. Y,
aun asi, la cuestiéon me parece lejos de estar resuelta. La respuesta de-
penderd de la naturaleza de grano fino [fine-grained) de los fenémenos
cudnticos, asunto que en si mismo no esté resuelto en nuestras mejores
teorizaciones. Los fisicos hablan libremente de particulas, y la evidencia
de su existencia ha sido durante mucho tiempo lo suficientemente fuerte
como para convencer a la mayoria de los realistas de que hay tales cosas.
Pero qué tipo de objeto pueden ser, o si alguna otra categoria ontoldgica
podria describirlos mejor, todavia esta en discusion.

Ya hemos notado varias veces que el semirrealismo es un realismo de
propiedades, en primer lugar. Aludimos a las agrupaciones sociables
de propiedades como objetos y eventos, inter alia. Mis alla de eso, si
ejemplos especificos de estas cosas son individuos y, de ser asi, si sus con-
diciones de identidad son intrinsecas o extrinsecas o alguna combinacién
de ambas, yo sostendria que tales cuestiones no necesitan ser saldadas
para que el realismo cientifico sea una posicién viable, incluso mientras
los debates en torno de las naturalezas de grano muy fino de varias en-
tidades, como las particulas subatémicas, contindan calientes. Aqui se
destaca un rasgo crucial de lo que es ser realista, pues uno bien puede
sostener que tiene buenas razones para creer en la existencia de algo de
acuerdo con una descripcién bien establecida pero relativamente gruesa
[coarse], en comparacién con una descripcién mds fina y detallada que se

438

LAUREANO RALON

veria envuelta en argumentos y debates que involucran inferencias meta-
fisicas de mayor tamaio. Una vez mds hemos cerrado el circulo, porque
cuanto mas complejos y esotéricos se vuelven los argumentos al servicio
de una investigacién ontolégica cada vez mas detallada, mas avanzamos
alolargo del espectro desde una metafisica con eme mintscula hacia una
metafisica con eme mayuscula.

¢Hay alguna entrada posible aqui para el panexperiencialismo al que
alude usted? Puedo imaginar posibles analogias. Por ejemplo, tomemos
la idea de disposicionalismo, que discutimos anteriormente. Las atribu-
ciones de disposiciones (poderes, capacidades, propensiones, etc.) se des-
criben a menudo como atribuciones de cualidades “animadas” al mundo,
aunque sin dudas es coherente con el disposicionalismo interpretar tales
afirmaciones metaféricamente. Admito cierta dificultad para comprender
la afirmacién adicional de que uno podria “sentir” o “captar” cualquier cosa
que no haya sido investigada de una manera dirigida [in a targeted way],
sistematica y empirica. Ya es un desafio suficientemente grande generar
altos grados de justificacién epistémica para la creencia con respecto
de ]a naturaleza de las cosas, incluso cuando nos involucramos en este
ultimo tipo de investigacion. Una vez que hemos abordado los casos mas
faciles, aprender sobre los aspectos del mundo menos accesibles requiere
un esfuerzo considerable: dedicacién e ingenio a lo largo del tiempo, a
menudo adoptando diferentes enfoques sobre tales aspectos. Para concluir
con una obviedad: en este esfuerzo, la humildad epistémica es apropiada
en la medida en que es apropiada. Debemos juzgar nuestro éxito caso por
caso, reflejando el estado actual de nuestra investigacién. Sospecho que
perder esto de vista de vez en cuando es responsable del choque entre
una metafisica naturalizada y una no naturalizada.

LR: Sobre la base de su propio trabajo v lo que discutimos en esta
entrevista, ;qué significa ser realista, realmente?

AC: A veces las preguntas mds provocadoras son las mds sencillas
de formular, y éste es un hermoso ejemplo. Creo que siempre existe la
tentacién de responder esta pregunta de una manera conciliadora, pero,
en dltima instancia, inttil. Un realista es alguien que cree que el realismo
es verdadero, y el realismo —con respecto de x, digamos, ya que hay mu-
chas cosas sobre las cuales uno puede ser realista, y ser realista sobre algo
no implica obviamente ser realista sobre todo— es la opinién de que x es
real: x es parte de lo que llamamos la realidad. ;Nos detenemos aqui? Si

439




ENTRE REALISMOS

lo hiciéramos, sin dudas encontrarfamos un vasto acuerdo con respecto
de larealidad de muchas cosas, tales como objetos, eventos, propiedades,
relaciones, estructurasy clases, y también encontrarfamos acuerdos sus-
tanciales con respecto de los habitantes especificos de tales categorias,
como las entidades estrictamente inobservables de la ciencia, las propie-
dades disposicionales, los conjuntos, los nimeros, etc. La tentacion de
dejar todos estos acuerdos en paz es grande... Pero, por desgracia, como
hemos visto, el diablo est4 en los detalles de cémo uno concibe la realidad,
en primer lugar, y en tanto filésofos no podemos resistir la tentacién de
explorar esas posibilidades.

Una convencién tradicional de la practica linglistica es sostener
que la realidad se agota con lo que existe, y que el realismo se refiere a un
tipo particular de existencia, a saber: como la llamé antes, la existencia
independiente de la mente, que pertenece a cualquier cosa cuya existencia
no depende de que alguien (una mente o muchas mentes) crea que existe.
Aunque yo mismo adopto esta convencion, siempre he tenido la incémoda
sensacion de que es un poco injusta con muchas personas que cuestionan
esta comprensién del realismo. Después de todo, hay tradiciones filoso-
ficas serias segtin las cuales, si bien existe, por supuesto, algo asi como la
realidad, no hay nada que exista de manera independiente de la mente, o
por lo menos muchas cosas que deberfamos reconocer como existentes no
existen de esa manera especificamente. Cualquiera que sostenga que, en
ultima instancia, tras una reflexién filos6fica, debemos aceptar la nocién
de que no hay nada que exista independientemente de, por ejemplo, nues-
tras practicas lingiiisticas o nuestros marcos conceptuales, o que muchas
cosas que seguramente existen lo hacen de una manera que depende de
tales cosas, podria ser excusado por sentir que ha sido despojado de sus
derechos o que sus serias concepciones de la realidad han sido marginadas
por esta connotacién de realisrno como independencia de la mente. Es
comprensible que muchos filésofos empiristas, fenomenalistas, idealistas
o pragmatistas se sientan agraviados.

Dicho todo esto, y con espiritu conciliador una vez mis, creo que es
importante que recordemos que lo que decimos en el estudio, como filé-
sofos, estd formulado en un lenguaje técnico que tiene muchas semejanzas
meramente homonimicas con lo que decimos en el mundo exterior, en
el lenguaje natural, como agentes alejados de las polémicas del discurso
filoséfico. Esto puede ayudarnos a recordar, ademas, que todos, cada uno

440

LAUREANO RALON

a su manera, lidiamos con lo que es real. En el estudio discutimos el tema
del realismo, y es meramente un accidente de la tradicion histérica que
(lo reconozco, es conveniente para mi) el uso del término, por un Emo,
y la perspectiva acerca de la realidad y de nuestro noncmmﬁwm:ﬁo de ella
que yo defiendo (y que he elaborado aqui), por el otro, coincidan tan bien.
Pero todos podemos apreciar que, m4s alls de las definiciones técnicas que
podamos discutir, todos simplemente estamos haciendo nuestro mejor
esfuerzo por elaborar una visién convincente de cémo nos resulta posible
conocer lo que hay, realmente. -

FUENTES DOCUMENTALES

Chakravartty, Anjan. A Metaphysics for Scientific Realism: Knowing the
Unobservable. Cambridge: Cambridge University Press, mo:w,

. Scientific Ontology: Integratis 1g Naturalized Metaphysics and Vo-
luntarist Epistemology. Oxford: Oxford University Press, 2017.

Ladyman, James, Don Ross, David Spurrett y John Collier. Every Thing
Must Go: Metaphysics Naturalized. Oxford: Oxford {r{:.v,_mmm:ﬂ
Press, 2007. .

Maudlin, Tim. Philosophy of Physics: Quantum Theory. Princeton: Prin-
ceton University Press, 2019.

Quine, Willard. La relatividad ontoldgica y otros ensayos, traduccién de
Manuel Garrido y Josep Blasco. Madrid: Tecnos, 1974.

Sellars, Wilfrid. Ciencia, percepcion y realidad, traduccién de Victor
Sénchez de Zavala. Madrid: Tecnos, 1971.

441




